
Jesús Silva-Herzog Márquez

¿CÓMO 
RECUPERAMOS 
LA POLÍTICA?



Jesús Silva-Herzog Márquez

¿CÓMO 
RECUPERAMOS 
LA POLÍTICA?





Colección Caleidoscopio
Serie Para Entendernos

Jesús Silva-Herzog Márquez

¿CÓMO 
RECUPERAMOS 
LA POLÍTICA?



INSTITUTO ELECTORAL Y DE 
PARTICIPACIÓN CIUDADANA 
DEL ESTADO DE JALISCO

CONSEJERA PRESIDENTA
Paula Ramírez Höhne

CONSEJERAS Y CONSEJEROS 
ELECTORALES
Silvia Guadalupe Bustos Vásquez
Zoad Jeanine García González
Miguel Godínez Terríquez
Moisés Pérez Vega
Brenda Judith Serafín Morfín
Claudia Alejandra Vargas Bautista

SECRETARIO EJECUTIVO
Christian Flores Garza

DIRECTOR EJECUTIVO 
DE PARTICIPACIÓN CIUDADANA 
Y EDUCACIÓN CÍVICA
Carlos Javier Aguirre Arias

DIRECTORA EDITORIAL
Sayani Mozka Estrada



Jesús Silva-Herzog Márquez

¿CÓMO 
RECUPERAMOS 
LA POLÍTICA?



Esta obra se produjo para la difusión de 
los valores democráticos, la cultura cívica 
y la participación ciudadana, por lo tanto, es gratuita.

¿Cómo recuperamos la política? 
1a edición, 2024.

D. R. © 2024, Instituto Electoral y de Participación 
Ciudadana del Estado de Jalisco. 
Parque de las Estrellas 2764, col. Jardines del Bosque 
C.P. 44520, Guadalajara, Jalisco.  
www.iepcjalisco.org.mx

ISBN:

Todos los derechos reservados conforme a la ley.

Impreso y hecho en México.



Contenido

Presentació� n	 9

Fabular con trogloditas	 13

Un lenguaje comú� n	 26

Cuidar la política, 
cuidar la democracia	 41

¿Quié� n es Jesú� s 
Silva-Herzog Má� rquez?	 52



9 ¿Cómo recuperamos la política?

Presentación

En el marco de la celebración de la XXXVII Fe-
ria Internacional del Libro de Guadalajara (FIL), 
como parte del Programa General de Actividades 

del Instituto Electoral y de Participación Ciudadana del 
Estado de Jalisco, en la FIL, se realizó la Conferencia 
Magistral de Invierno a cargo del intelectual mexicano, 
Jesús Silva-Herzog Márquez.

Fiel a su actividad catedrática y a su gusto por el in-
tercambio de ideas y el debate, la suya fue una confe-
rencia no solo magistral, en el sentido expositivo, sino la 
ocasión para abrir una disertación pública, que más bien 
tuvo el tono de una conversación amena —y no menos 
erudita—,de proximidad con el público asistente, en la 
que Jesús, en un tono más bien lúdico, articuló sus re-
flexiones en torno a una pregunta más que pertinente, 
¿cómo recuperamos la política?

Para poner en persepctiva el valor de dicha inte-
rrogante, Jesús Silva-Herzog hizo uso de sus múlti-
ples recursos para el análisis y el abordaje de las ideas 
políticas, incluso fabuló y trajo a cuento la obra de Mon-
tesquieu, “Las Cartas Persas”, en la que el autor fran-
cés, discurre sobre una sociedad que se aparta de toda 



10 ¿Cómo recuperamos la política?

autoridad, y lo hace por consenso, a través de la volun-
tad de los individuos que deciden liberarse del yugo del 
monarca, de los mandatos de los magistrados y, en tér-
minos llanos, hacer lo que mejor les plazca, sin control 
alguno y en libertad absoluta.

En su disertación, Silva-Herzog Márquez precisó cómo 
la ausencia de autoridad “impuso, lo que podríamos des-
cribir como la utopía de la antipolítica. La utopía de esa 
sociedad en la que no hay ninguna cadena de mando, 
ninguna red de articulación de los intereses colectivos”. 
Al fabular con la historia de Montesquieu, sobre una so-
ciedad de trogloditas, explicó cómo los deseos e inte-
reses particulares fueron quedando por encima de los 
del colectivo; la libertad absoluta y el individualismo se 
contrapusieron a las aspiraciones y tareas por construir 
lo común, hasta que la tragedia le sobrevino a una fa-
milia que necesitó de la ayuda de los otros.

En esa búsqueda del otro, en la acción de lograr el 
consenso en pos de lo que es mejor para todos, o para 
la mayoría, sin pasar por encima de quienes son mino-
ría o piensan distinto, Silva-Herzog Márquez trae algu-
nas de las nociones sobre política de la filósofa alema-
na Hannah Arendt. “La política es ese espacio que nos 
permite a todos, en conjunto, darnos cuenta de qué es 
lo que queremos todos en común. La política es esa for-
ma de la conversación que, sin sofocar las diferencias de 
cada una de las personas, logra encontrar un propósi-
to común”. Para saber, para conocer qué es lo que tene-
mos en común, lo que hace falta —nos recuerda nues-
tro autor— es el diálogo. 



11 ¿Cómo recuperamos la política?

Abrirse al diálogo, al contacto con los otros, im-
plica que haya aportaciones de ida y vuelta; que nos 
sentemos a platicar con quien piensa distinto, sin que 
medie la descalificación y la imposibilidad para el in-
tercambio a otras formas de pensar, distintas a la 
propia. Porque es mediante la interacción, y no del 
aislamiento, lo que permite conocer mejor al otro, sus 
deseos, necesidades y aspiraciones. 

Precisamente, con la publicación de este primer tí-
tulo ¿Cómo recuperamos la política? de la Serie Para 
entendernos, nuestro propósito desde el IEPC Jalisco, 
es abrir el entendimiento de las ideas, los conocimien-
tos y las nociones complejas a una publicación más de 
corte de divulgación, en el afán de acercar a nuestro 
público lector, al pensamiento de uno de los intelec-
tuales más destacados, en la actualidad, en México.

De ahí la pertinencia de esta primera publicación 
en la que el autor pone el énfasis en la necesidad del 
diálogo como una práctica para recuperar la política. 
Tal vez, si hiciéramos caso y comenzáramos a dialo-
gar, sin buscar el aniquilamiento del otro, incidiría-
mos en el fortalecimiento de nuestra democracia y de 
nuestra convivencia en colectivo.





Fabular con 
trogloditas



Me siento muy contento, muy emocionado de es-
tar aquí, en este espacio, rodeado de libros, 
en honor a Octavio Paz, uno de nuestros más 

grandes escritores e intelectuales, para hablar sobre el 
tema de nuestro tiempo: la pérdida de la política, del 
abandono de la política.

Agradezco al Instituto Electoral y Participación Ciu-
dadana, especialmente a Paula Ramírez, por esta invi-
tación para estar con ustedes e incorporarme a esta se-
rie de eventos que, me parece, ponen el acento donde 
debe estar: en la recuperación de la política. Me parece 
muy estimulante tener estas conversaciones alrededor 
de esta clave, que es la de la recuperación de la política. 
Creo que está puesto, con una extraordinaria pertinen-
cia, el sentido de estos diálogos que el Instituto Elec-
toral hospeda, en estos días, en Guadalajara.



15 ¿Cómo recuperamos la política?

Me gustaría proponerles empezar esta conversación 
sobre la recuperación de la política, desde la perspectiva 
de una fábula, que nos retrata de manera muy elocuen-
te, qué consecuencias tiene el abandono de la política; 
qué significa abandonar, desentenderse de la política, a 
partir de lo que nosotros podemos encontrar en una de 
las piezas ignoradas de la filosofía política occidental.

Viene de un anónimo, pero fue en realidad, una pieza 
de Montesquieu. No es la obra que se conoce más públi-
camente, su tratado clásico sobre “El espíritu de las le-
yes”, sino un libro, podríamos decir, una novela epistolar 
que publica con mucha prudencia —porque lo hace como 
un anónimo— sin poner su autoría en el frente de este 
libro, que son las “Cartas persas”. En la carta número 
11, una muy famosa de esta novela epistolar, está lo que 
podríamos describir como la fábula de los trogloditas, 
que es una manera en la que Montesquieu se acerca a 
ese modo de entender la política a partir de la noción 
de ausencia de la política. 

En esa tradición, que llega a su culminación segu-
ramente con la visión roussoniana del contrato social, 
hay un momento en el que no hay política, después de 
un instante en donde se traza el pacto de asociación 

(...) una fábula que nos 
retrata de manera muy elocuente sobre 
las consecuencias que tiene el abandono 
de la política; qué significa abandonar, 

desentenderse de la política



16 ¿Cómo recuperamos la política?

entre los individuos, y finalmente, que es lo que se pro-
duce en esta estructura a partir del pacto de la coinci-
dencia de voluntades.

Montesquieu no hace ese trazado tan abstracto, sino 
que lo hace a partir de una fábula sobre un pueblo árabe 
de personas que no tienen un sentido de la equidad y de 
la justicia. Un grupo de personas, dice Montesquieu, que 
se parecían muchísimo a nosotros porque no eran pelu-
das, tenían dos ojos y la misma conformación anatómica 
que nosotros, pero no tenían ningún sentido de justicia, 
no encontraban ningún impulso de cooperación cívica. Y 
cuenta en esta fábula —que me parece una alegoría de 
la imperfección de la política, de la fugacidad de toda 



17 ¿Cómo recuperamos la política?

forma de gobierno— que en algún momento tuvieron un 
gobierno monárquico, a partir de la invasión de un mo-
narca extranjero que se hizo del control de este pueblo 
de trogloditas, hasta el momento en que los habitantes 
asaltaron el palacio, degollaron al monarca y se libera-
ron del despotismo de la monarquía. 

Tuvieron después un régimen que podríamos enten-
der como republicano, en el que los trogloditas vota-
ban por sus magistrados y tenían, por lo tanto, una re-
lación con aquellos que habrían de gobernarlos. Hasta 
que se hartaron de ellos, fueron por todos esos magis-
trados electos, los aniquilaron y regresaron a este es-
pacio de libertad absoluta en donde cada quien hacía 
lo que le daba la gana. Y se impuso, de esa manera, lo 
que podríamos describir como la utopía de la antipolí-



18 ¿Cómo recuperamos la política?

tica. La utopía de esa sociedad en la que no hay ningu-
na cadena de mando, ninguna red de articulación de los 
intereses colectivos.

Lo que plantea Montesquieu es ¿qué es lo que sucede 
cuando triunfa el desprecio a la política?, ¿qué sucede en 
una sociedad en la que no hay mecanismos de coordina-
ción, en donde no existen pistas de confianza y no hay 
un orden común? Esto que podríamos decir es el paraíso 
libertario —algo que seguramente el presidente electo 
de Argentina, Javier Milei, describiría como una fantasía 

¿Qué es lo que sucede cuando 
triunfa el desprecio hacia la política?



19 ¿Cómo recuperamos la política?

de libertad— es un espanto para Montesquieu, porque lo 
que dice, es que en todos hay la conciencia de que cada 
quien debe dedicarse a lo suyo y solamente a lo suyo: 
yo trabajo para cultivar mi parcela y me da igual lo que 
suceda en la parcela vecina; yo no tengo absolutamen-
te ningún compromiso con lo que suceda en un espacio 
que no sea estrictamente el personal, el mío. 

¿Qué sucede en este espacio?, dice Montesquieu. Re-
sultó que en aquel pueblo en el que no había ningún sen-
tido de equidad, de justicia, en donde no había ningu-
na fórmula de confianza interpersonal, sucedió que un 
buen día una mujer —tendría que subrayarlo Montes-
quieu para darle sentido literario a este episodio—, la 
más hermosa de todo el pueblo de los trogloditas, fue 
secuestrada por un hombre.

En ese momento, la familia de la mujer secuestrada 
va en busca de la ayuda de alguien más para rescatar a 
esa mujer que ha sido capturada, y esa persona a quien 
acuden, que había sido en el episodio republicano una 
de las personas más respetadas, una de las personas 
que se consideraba más valiosas dentro de la comuni-
dad, les dijo, bajo este nuevo régimen de desconexión 
absoluta con la comunidad:

Esta idea de la pérdida de la 
política, del abandono de la política, nos 
enseña esta fábula de Montesquieu, en 

el fondo, es una estrategia suicida.



20 ¿Cómo recuperamos la política?

—A mí me da igual, yo no tengo por qué perder el 
tiempo tratando de ayudar a una mujer que no es mía, 
que no forma parte de mi familia y, por lo tanto, cada 
quien ha de resolver sus propios problemas.

Este abandono de la política tiene de inmediato una 
respuesta en esa fábula, y es que, la hija de ese hombre 
que se desentendía de la política, que se desentendía de 
la comunidad, la hija de ese personaje es de inmediato 
raptada, por lo cual no hay nadie que venga en su auxi-
lio. Esta idea de la pérdida de la política, del abandono 



21 ¿Cómo recuperamos la política?

de la política, nos enseña esta fábula de Montesquieu, 
es en el fondo, una estrategia suicida. Cuando uno dice 
“lo único que me importa es lo propio, lo mío”, en reali-
dad, uno no es siquiera capaz de cuidar lo propio.

Me parece que este asunto no tiene simplemente re-
ferencias literarias antiquísimas, del tiempo de la Ilus-
tración francesa, sino que en este momento cobra una 
vigencia quemante, que estamos viendo en prácticamen-
te todos los órdenes sociales, en todos los rincones del 
planeta. Un desprecio por aquellas pistas que nos ha-
cen compartir un lenguaje común, un código compartido, 
y que de esa manera nos permiten recuperar esa base 
hospitalaria que tiene que ser, que debe ser, la política.

Creo que para la recuperación de la política se nece-
sita recuperar el sentido y el valor de la verdad. Vivi-
mos en tiempos en los que se habla una y otra vez de 
que estamos regidos por un código distinto, el código 
de la posverdad. Un espacio en el que no se premia, no 
se saluda la información que está sustentada en prue-
bas, en evidencias, en datos, que pueda tener una soli-

(...) no se premia, no se saluda 
la información que está sustentada 

en pruebas, en evidencias, en datos, que 
pueda tener una solidez objetiva, sino que se 

premia aquella expresión que es directa 
formulación de las emociones. 



22 ¿Cómo recuperamos la política?

dez objetiva, sino que se premia aquella expresión que 
es directa formulación de las emociones. 

No importa tanto si eso es verídico, no importa si 
eso es auténtico, si eso expresa la pasión, la emoción, 
la rabia, el temor, la angustia de quien está hablando. 
Aquel que grita fuerte, aquel que insulta con vehemen-
cia parece tener mayor recompensa en el espacio públi-
co que quien tiene la aburrida labor de decir “esto es lo 
cierto”, “este es el escenario de la verdad”, “este es el 
marco objetivo en el que debe enmarcarse nuestra dis-
cusión, nuestra polémica”, el espacio rijoso, muchas ve-
ces, de las opiniones.





Bien veo, trogloditas, 
que empieza a seros 

gravosa vuestra virtud 
(…) y queréis someteros 
a leyes menos rígidas 

que vuestras costumbres.
¿Cómo he de dar 

preceptos a un troglodita? 
¿Queréis que ejecute 
él acciones virtuosas 

porque yo se las mando, 
pues sin mi mandato 

las haría sólo siguiendo 
su inclinación natural?

Cartas Persas 
Barón de Montesquieu





Un lenguaje  
común



En el cartel que vemos allí, hay un circulito que a mí 
me parece que deberíamos atender; es una idea 
que tiene un poco el secreto de esta serie de con-

versaciones. Es un círculo en el que se encuentra el re-
trato de una mujer que fuma: es el retrato de Hannah 
Arendt. Me parece que esta es una buena clave para en-
contrar estrategias para la recuperación de la política. 
En primer lugar, porque no nos indica un camino senci-
llo. Nos advierte que no es sencilla esta relación entre 
la verdad y la política: la política y la verdad tiene re-
laciones complicadas, para decirlo de alguna manera. 
La política nunca ha sido una gran amiga de la verdad 
y tienen relaciones complejas.

El pensar que la política pueda asentarse en una no-
ción única de verdad, es una idea totalitaria, es una idea 
asfixiante, porque lo que alimenta la política —y parti-
cularmente lo que alimenta la política democrática— no 



28 ¿Cómo recuperamos la política?

es una verdad incontrovertible, sino que es justamente 
lo contrario, el hecho de que uno ve las cosas de mane-
ra distinta a la del otro, que uno tiene valores y propó-
sitos diferentes al de enfrente, y por eso, la política se 
refresca en aquello que no podemos decir “esto es ver-
dadero y esto es falso”.

La posición de una ideología no tiene méritos sim-
plemente porque sea “la verdad”, sino porque resulta 
seductor, porque resulta persuasivo, porque conecta in-
telectual y emocionalmente con las vidas de la ciuda-
danía. Pero sí debemos nosotros advertir —dice Hannah 
Arendt— que no podemos entablar una conversación si 
no tenemos un lenguaje común. No podemos polemizar, 
no podemos discutir, no podemos enfatizar nuestras di-
ferencias o detectar nuestras afinidades, si no hablamos 
ese lenguaje que debe asentar que hay asuntos incon-
trovertibles, asuntos que son verdaderos y que deben 
defenderse como tales, es decir, esa cazuela en donde 
debemos nosotros admitir que, teniendo linderos fir-
mes, puede albergar visiones distintas, perspectivas di-
ferentes. Esto es, a mi juicio, lo que está en peligro en 
nuestros días.

La política nunca ha sido una 
gran amiga de la verdad y tienen 

relaciones complejas



29 ¿Cómo recuperamos la política?

No solamente porque este sea un asunto intemporal, 
seguramente no hay nada nuevo bajo el sol, pero hay 
momentos en los que vemos la acentuación de las ame-
nazas a la política: la mentira, la falsificación, la mani-
pulación; han existido desde que existe la humanidad, 
pero nunca hemos tenido, desarrollado tecnologías para 
la falsificación, como ahora, como las que tenemos cada 
uno de nosotros en nuestros teléfonos; permiten la si-
mulación de la voz de una persona a la que podemos 
hacer decir lo que se nos da la gana, siendo, pues, muy 
convincente que una candidata presidencial está dicien-
do lo que nosotros queremos hacerle que diga para per-
judicarla, para aplastarla públicamente. En ese sentido, 
hay un riesgo enorme de las democracias contemporá-
neas, un riesgo enorme para la política contemporánea, 



30 ¿Cómo recuperamos la política?

que es el asentamiento del valor como una virtud cru-
cial para el espacio político, para el espacio democrático. 

No solamente triunfa la mentira, sino que se impone 
la idea de que la verdad es irrelevante, de que la verdad 
nos da igual porque no importa lo que sea cierto, sino 
que, lo que verdaderamente cuenta es cómo me hace sen-
tir a mí esa información, si me hace unirme a una tropa 
violenta, furiosa, angustiada; si perdemos ese referente 
de veracidad, me parece que lo que está en peligro, es 
esa dimensión de la convivencia política.

La verdad, decía hace un momento, es una platafor-
ma, pero no puede ser jamás un espacio que cierra las 
discusiones y en el que autoritariamente se le dice a 
quien discrepa: “eso no es verdad y, por lo tanto, tú te 
callas”. Lo que debe hacer la verdad es abrirnos el es-
pacio del diálogo, de la conversación, de la discrepancia, 
de la deliberación. Y estando en un espacio que honra a 
Octavio Paz, me parece que hay que recordar lo que de-
cía el poeta, en referencia a nuestra terrible incapacidad 
para la democracia, hablando de nuestro país: nuestra 

No podemos entablar una 
conversación si no tenemos un lenguaje 

común. No podemos polemizar, no podemos 
discutir, no podemos enfatizar nuestras 

diferencias o detectar nuestras afinidades, 
si no hablamos ese lenguaje 



31 ¿Cómo recuperamos la política?

gran incapacidad histórica para la democracia es nues-
tra dificultad para dialogar.

Octavio Paz habló en párrafos muy memorables so-
bre la cultura del ninguneo. Aquel episodio en “El labe-
rinto de la soledad”, en el que abre la puerta de su casa, 
se encuentra con la trabajadora doméstica y pregunta:

 —¿Hay alguien en la casa? —y ella le responde: 
—No hay nadie, solo yo. 
Ese ninguneo empieza por uno mismo, invalidándose 

como sujeto político, como un sujeto cívico, que se niega 
a sí mismo y le niega a los demás su carácter ciudadano. 



32 ¿Cómo recuperamos la política?

El diálogo tiene enormes dificultades en este mo-
mento porque creo que no solamente nos enfrentamos 
a esa larga tradición de encarar a la idea contraria con 
el desprecio. “No atiendo la opinión que no coincide con 
la mía, la ignoro, cierro los ojos ante la opinión discre-
pante”, sino que existe también la otra actitud de tra-
tar de aplastar al que piensa distinto, entendiendo que 
no hay allí solamente una diferencia de opiniones, sino 
que hay una lacra moral en el otro. 



33 ¿Cómo recuperamos la política?

Esa podría ser una de las pruebas, decía Jaime Gar-
cía Terrés, del talante liberal: un hombre que tiene una 
actitud liberal frente al mundo es aquella persona que 
puede entender perfectamente que la otra persona tiene 
ideas distintas, y no por eso pensar que es moralmente 
sucio, que tiene problemas éticos, sino que ve las cosas 
de manera distinta, tiene una información diferente, va-
lora la coyuntura con claves diferentes, pero no es que 
sea una persona viciosa. Como tendemos a pensar en 
nuestros tiempos, es que aquel que está del otro lado 
no está equivocado, sino que es perverso, es siniestro, 
es que es un corrupto, es un inmoral y, por lo tanto, yo 
no tengo nada que hacer con esa persona, no me voy a 
sentar a tomar un café con ese sujeto porque tal vez me 
contamine con su perversidad, por lo tanto, cada quien 
a su tribuna, aislado en su rabia.

Este diálogo cuenta también ahora con la enemistad 
de las tecnologías contemporáneas. Quizá estoy siendo 
en esta conversación muy nostálgico al señalar las la-
cras que pueden aparecer en nuestros dispositivos tecno-
lógicos, pero creo que lejos de lo que se imaginaba hace 
unos cuantos lustros, que la red nos permitiría expandir 

(...) se impone la idea de que la 
verdad es irrelevante, de que la verdad nos 

da igual porque no importa lo que sea cierto, 
sino que, lo que verdaderamente cuenta es 
cómo me hace sentir a mí esa información.



34 ¿Cómo recuperamos la política?

nuestro horizonte, salir del encierro provinciano, local, 
tribal, de nuestra pequeña visión del mundo, de nuestra 
ideología, y por lo tanto, entrar en contacto con otras 
perspectivas, la verdad es que, al paso del tiempo, con lo 
que nos hemos encontrado es con tecnologías extraordi-
nariamente talentosas para encapsularnos en nuestros 
prejuicios de una manera mucho más hermética de lo que 
existía antes; en donde nuestros espacios comunicativos 
en buena medida alentaban, permitían la aparición de 
perspectivas, de voces, de reflexiones polémicas, dispa-
rejas, que pudieran enriquecer nuestra visión. Es decir, 
lo que hemos perdido, o lo que está bajo amenaza, es la 
posibilidad de entrar en una conversación con otros. Me 
detengo en esta última palabra porque quiero regresar 



35 ¿Cómo recuperamos la política?

a la mujer del circulito amarillo, Hannah Arendt, pues 
creo que este es uno de los asuntos que está en el cen-
tro de nuestra concepción política.

Hay un extremo en la concepción de la política que es 
la idea schmittiana —de Carl Schmitt— de pensar que 
la política es básicamente una guerra. Nosotros hemos 
de organizarnos para darnos cuenta de qué es lo que 
nos da cuerpo común. Y aquello que nos da cuerpo co-
mún se encuentra fundamentalmente porque tenemos un 
enemigo que nos amenaza a todos en conjunto. Noso-
tros somos este país porque tenemos una potencia que 
nos amenaza; nosotros somos este pueblo porque tene-
mos invasores que nos están desafiando cultural y re-
ligiosamente; nosotros somos pueblo porque tenemos a 
unos oligarcas que nos explotan y la política consiste en 
preparar el contingente bélico para derrotar al enemigo. 

No encuentro una mejor réplica a esa visión de la polí-
tica, que es tan vigente, que la vemos representada tea-
tralmente en prácticamente todos los rincones del pla-
neta; no encuentro una mejor réplica a esa visión bélica 

Al paso del tiempo, con lo que 
nos hemos encontrado, es con tecnologías 

extraordinariamente talentosas para 
encapsularnos en nuestros prejuicios 
de una manera mucho más hermética 

de lo que existía antes...



36 ¿Cómo recuperamos la política?

que la perspectiva de Hannah Arendt sobre lo que sig-
nifica la política. La política no es una relación burda 
de poder en donde uno oprime con su puño al débil. La 
política no es una magnificación del asalto de un ladrón 
que, con una pistola, nos exige que le entreguemos la 
cartera, o que le entreguemos mensualmente los impues-
tos. La política es ese espacio que nos permite a todos, 
en conjunto, darnos cuenta de qué es lo que queremos 
todos en común. La política es esa forma de la conver-
sación que, sin sofocar las diferencias de cada una de 
las personas, logra encontrar un propósito común; logra 
detectar que todos los que estamos en este espacio —
sin tener que uniformarnos todos con el mismo abrigui-



37 ¿Cómo recuperamos la política?

to— podamos convivir, existir juntos, negociar nuestras 
diferencias, pactar lo que nos hace personas en conjun-
to. Ese diálogo, esa conversación, me parece que es la 
que está bajo amenaza en estos momentos, y que esta-
rá cada vez más amenazada a medida en que se acer-
que el reloj para el día de la votación.* 

*	 El autor se referiere al día de las elecciones 
del 2 de junio en México

La política es ese espacio que 
nos permite a todos, en conjunto, darnos 
cuenta de qué es lo que queremos todos 
en común. La política es esa forma de la 

conversación que, sin sofocar las diferencias 
de cada una de las personas, logra 

encontrar un propósito común.





Toda relación 
establecida por la 

acción, al involucrar 
a hombres que a su vez 
actúen en una red de 

relaciones y referencias, 
desencadena nuevas 

relaciones, transforma 
decisivamente 

la constelación de 
referencias ya existentes 

y siempre llega más 
lejos y pone en relación 
y movimiento más de lo 

que el agente en cuestión 
había podido prever

Hannah Arendt





Cuidar  
la política,  
cuidar la  

democracia



En los próximos meses… en las próximas semanas… 
se nos invitará seguramente a unirnos a una tro-
pa. Una tropa cuyo propósito es el aniquilamiento 

simbólico, pero, sobre todo, la anulación de la existencia 
del otro. Me parece que uno de los actos de resistencia 
cívica más necesarios en este tiempo es el atrevimiento 
del diálogo, la valentía que supone, en este tiempo, no 
comprarse esas identidades excluyentes. 



43 ¿Cómo recuperamos la política?

Se suele tachar la moderación como una especie de 
cobardía; eso lo escuchamos en muchos espacios, en la 
persona que ve el mérito en uno, el mérito en el otro, el 
defecto en el uno y en el otro; “este blandengue que no 
se pronuncia, que no se decide, que no se afilia, es un 
cobarde”. Me parece que, en este tiempo, la gran va-
lentía está justamente en la capacidad de decir sí, pero 
no; aquí, pero también allá; y tener la capacidad de es-
cuchar a los otros aceptando que, en uno y otro frente, 
habrá acusaciones de indefinición. 

Otro de los elementos que, me parece, podemos ex-
primir de aquella fábula con la que empezábamos esta 
conversación, es la idea de las consecuencias de este 
individualismo antisocial, esta noción de que el indivi-
duo se basta a sí mismo, que no necesita ninguna vin-
culación con nadie más. 

La operación de la política implica, me parece, una 
labor que consiste en la búsqueda de la afinidad con los 
otros, de una necesidad de asociación con la comuni-
dad en la detección de los asuntos comunes, de los va-
lores comunes, de las afinidades que podemos nosotros 
compartir en el ámbito privado, escolar, gremial, de tal 
manera —y esta es, me parece, una de las grandes lec-

Uno de los actos de 
resistencia cívica más 

necesarios en este tiempo 
es el atrevimiento del diálogo



44 ¿Cómo recuperamos la política?

ciones de Alexis de Tocqueville— que podamos nosotros 
encontrar en la vinculación con los demás, en la orga-
nización social, este remedio a la soledad, este remedio 
al aislamiento que hace que la política no sea solamente 
este episodio —de pronto tan elemental— que podría-
mos nosotros encontrar en hacer, durante unos minutos 
una cola, recibir un papel con dibujitos, y ponerle una 
tache en un papel, para después ponerlo en una urna. 

Qué poco nos exige el sistema democrático que no 
nos pide, ni siquiera una frase, no nos pide una palabra, 
nos pide un dibujo —que es una equis— y, sin embar-
go, diría, entre paréntesis, esta es la gran sabiduría del 
proceso democrático porque más allá de nuestro entu-
siasmo, nuestra pasión, nuestra información, todas esas 



45 ¿Cómo recuperamos la política?

equis valen exactamente lo mismo, son números y, por 
lo tanto, ese es el momento único de la existencia ple-
namente democrática: [votar]. 

Pero, trataba de decir que, a partir de la vinculación 
con los demás, la democracia no es ese episodio, no es 
ese momento al que después de depositar ese papelito en 
la caja, tendríamos que esperarnos otros tres años para 
ver, para volver a hacer lo mismo, sino que es el espa-
cio en el que podemos hacernos cargo de nuestra propia 
suerte en relación con los demás, que podemos nosotros 
exigir nuestros derechos, pero también poner en prác-
tica nuestros intereses, nuestros propósitos, sin pedir 
permiso, sin subordinación a una jerarquía burocrática. 

Finalmente, me parece que también habría que recu-
perar la política con algo que quizá es lo menos atracti-



46 ¿Cómo recuperamos la política?

vo, lo menos sexy de la recuperación de la política, que 
tiene que ver con el cuidado de las instituciones, de esos 
aparatos que de pronto podemos ver muy fríos, muy dis-
tantes, burocráticos, regidos por una serie de estatutos, 
de normas… Pero creo que, si estamos pensando en el 
cuidado de la política, lo que tenemos que cuidar tam-
bién son estos vehículos que le dan solidez, permanencia, 
cauce a esas energías contrarias, contradictorias de la 
democracia. Cuidar ese vehículo que captura la energía 
social, que forma mayorías en busca de tener la capaci-
dad de decidir, de acuerdo con la voluntad de la gente, 
y al mismo tiempo, cuidar esas instituciones que tenien-
do distancia de esa energía, puedan cuidar la justicia, la 
imparcialidad, la neutralidad del juego político. 

En eso me parece que se juega, en todas partes del 
mundo, la suerte de la vida republicana. Esta es una ba-
talla que podemos ver con muchos episodios: lo vemos 
en Israel, lo vemos en Polonia, lo vemos en Hungría, lo 
vemos en Turquía, lo vemos en Estados Unidos, en Bra-
sil, en muchos espacios del planeta en donde la noción 
de la política va corroyendo esas columnas de estabi-
lidad, previsibilidad, que pueden darle cauce a la vida 
política contemporánea. 

Me parece que también habría 
que recuperar la política con algo que 

quizá es lo menos atractivo, lo menos sexy de 
la recuperación de la política, que tiene que 

ver con el cuidado de las instituciones. 



47 ¿Cómo recuperamos la política?

Coincido, y con esto terminaría, en que son muchísi-
mos los defectos que le podemos encontrar al régimen 
democrático. El régimen democrático no es particular-
mente talentoso para seleccionar los mejores lideraz-
gos en una sociedad; no es muy ágil para procesar las 
diferencias y tomar decisiones inmediatas, firmes, legíti-
mas, sino que suele ser un régimen bastante torpe, len-
to, vacilante. No es tampoco un régimen que nos provea 
un horizonte largo. Regreso a Octavio Paz para recor-
dar lo que consideraba el mérito, pero, diría yo, también 
la fragilidad del sistema democrático. 

Decía Octavio Paz, en ese ensayo muy polémico, pero 
que a mí me parece admirable “Posdata”: la grandeza de 
la democracia es la misma grandeza del amor, su tiem-
po es el presente. Uno no quiere ir hacia delante, uno no 
puede prometer amor hacia adelante, esta es una expe-
riencia de presente, y lo mismo, es el tiempo de la de-
mocracia. La democracia tiene como tiempo el hoy, es 
decir, no es seguir haciendo lo que hicieron nuestros an-
cestros, esto significa también no sacrificarnos nosotros 
por lo que van a disfrutar nuestros bisnietos, por el sa-

La operación de la política 
implica, me parece, una labor 

que consiste en la búsqueda de la 
afinidad con los otros, de una necesidad 

de asociación con la comunidad.



48 ¿Cómo recuperamos la política?

crificio de esta generación, sino que el tiempo de la de-
mocracia es hoy. 

Eso es muy valioso, pero también nos da cuenta de 
que no hay un escenario para pensar las décadas, sino 
apenas los meses y los años. Decía el economista filó-
sofo Jacques Attali, que no era ninguna casualidad que 
en democracia nadie se atreviera a construir una cate-
dral. Qué presidente, qué primer ministro podría decir 
—estamos poniendo hoy la primera piedra de esta ca-
tedral que será inaugurada dentro de 325 años. No hay 
nadie que pudiera atreverse a mirar con esa ambición 
antidemocrática que se tuvo en otro tiempo y bajo otro 
régimen político. 



49 ¿Cómo recuperamos la política?

Pero, si podemos encontrarle todos estos peros a la 
democracia, todas estas dificultades, estos engorros 
que tiene el régimen pluralista, me parece que tiene un 
mérito que supera por mucho todas las miserias que le 
podríamos encontrar, y es que, es el único régimen que 
trata a cada ser humano como persona, que incorpora 
a cada ser humano como integrante de la ciudadanía, y 
que, por vía de esa participación, nos hace a todos res-
ponsables del destino común. 

Me parece que, por eso, la recuperación de la políti-
ca es tarea crucial de nuestro tiempo.

Decía Octavio Paz, en ese 
ensayo muy polémico, pero que a mí me 

parece admirable, “Posdata”: la grandeza 
de la democracia es la misma grandeza 
del amor, su tiempo es el presente; uno 
no quiere ir hacia delante, uno no puede 

prometer amor hacia adelante, esta es una 
experiencia de presente, y lo mismo es el 

tiempo de la democracia.





En este país 
de la simulación, 

donde la honradez 
es un sarcasmo 
y la decencia 

una utopía, solo 
la poesía puede 
ser un refugio 

para la verdad.
Jaime García Terrés



¿Quién  
es Jesús  

Silva-Herzog 
Márquez?



Es un destacado ensayista y analista político mexi-
cano, cuya influencia es reconocida en el panora-
ma de las ideas, las letras, y el debate en nuestro 

país. Su obra, caracterizada por una profunda reflexión 
sobre la historia y la realidad política de México, lo po-
siciona como uno de los pensadores más influyentes de 
su generación.

Originario de una familia con una larga tradición de 
intelectuales y políticos, Jesús Silva-Herzog Márquez, 
ha dedicado su vida al estudio y debate sobre la demo-
cracia mexicana; es licenciado en Derecho por la Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, con una maes-
tría en Ciencias Políticas por la Universidad de Columbia. 
Su formación académica le ha proporcionado una sóli-
da base para analizar los complejos procesos políticos 
y sociales del país.

Sus análisis destacan por su mirada crítica y rigurosa 
con que, del mismo modo, aborda una de sus principa-
les preocupaciones: el entendimiento del poder. Su obra 
explora temáticas tan diversas como la historia de las 
ideas políticas, el federalismo, el papel del Estado, la re-
presentación política, la participación ciudadana, la cul-
tura política, la transición y consolidación democrática. 
Sus ideas, ampliamente debatidas en el ámbito acadé-
mico y político, son referente para generaciones de es-
tudiantes, investigadores y activistas.

A lo largo de su trayectoria, ha sido profesor inves-
tigador en prestigiosas instituciones como el ITAM y la 
Escuela de Gobierno del Tecnológico de Monterrey, en 
las que ha formado a generaciones de analistas políti-
cos y servidores públicos.



54 ¿Cómo recuperamos la política?

Su compromiso con la academia se ha visto reflejado 
tanto en la docencia, como en la publicación de diversos 
libros y ensayos ampliamente reconocidos en México y el 
extranjero, y es que, a decir de una de las instituciones 
académicas en las que Jesús es catedrático, es el salón 
de clases el espacio “que más disfruta”, al considerar-
lo el entorno más creativo para exponer, comprender y 
compartir —en el contacto con los alumnos— las ideas 
“en un tiempo en que parecen inservibles”. 

Sin duda, la obra de Jesús Silva-Herzog Márquez 
constituye un legado invaluable. Por tal motivo, el Ins-
tituto Electoral y de Participación Ciudadana del Esta-
do de Jalisco, abre un merecido espacio a uno de los 
pensadores más destacados de nuestro país, y contri-
buye a difundir su pensamiento, entre un público más 
amplio, con la publicación de este primer volúmen de la 
Serie Para Entendernos, de la Colección Caleidoscopio, 
en ocasión de su Conferencia de Invierno, en la Biblio-
teca Iberoamericana Octavio Paz.



¿Cómo recuperamos la política? 
se imprimió en septiembre de 2024 

en los talleres de Comercializadora Editorial 
de Occidente, SA de CV, Orozco y Berra #229, 
Col. La Loma, Guadalajara Jalisco. C.P. 44400. 

El tiraje fue de 300 ejemplares. 

Cuidado de la edición 
Sayani Mozka

Ilustraciones 
David López Serret

Diseño y diagramación 
Héctor David Pérez López

Corrección 
Juan Levid, Nayeli Almaraz





En la búsqueda del otro, en la acción de lograr 
el consenso en pos de lo que es mejor para 
todos, o para la mayoría, sin pasar por encima 

de quienes son minoría o piensan distinto, en este 
libro Jesús Silva-Herzog Márquez recupera algunas 
de las nociones sobre política de la filósofa alemana 
Hannah Arendt. “La política es ese espacio que nos 
permite a todos, en conjunto, darnos cuenta de qué 
es lo que queremos todos en común. La política 
es esa forma de la conversación que, sin sofocar 
las diferencias década una de las personas, logra 
encontrar un propósito común”. Para saber, para 
conocer qué es lo que tenemos en común, lo que hace 
falta —dice nuestro autor— es el diálogo.

En ese propósito de recuperar la política, se ha 
de estar en la disposición de abrirse al diálogo: al 
contacto con los otros sin que medie la descalificación 
y la imposibilidad para el intercambio a otras formas 
de pensar distintas a la propia. 

Con la publicación de este primer título de la Serie 
Para Entendernos, desde el IEPC Jalisco ponemos al 
alcance esta publicación sobre la nada fácil tarea de 
recuperar la política, en el afán de hacer accesible el 
conocimiento sobre ideas complejas, y que, en este 
caso, apuntan a la urgente necesidad de desplegar 
nuestras capacidades cívicas para el fortalecimiento 
de nuestra democracia y de la convivencia en 
colectivo.


	OLE_LINK1
	OLE_LINK2

